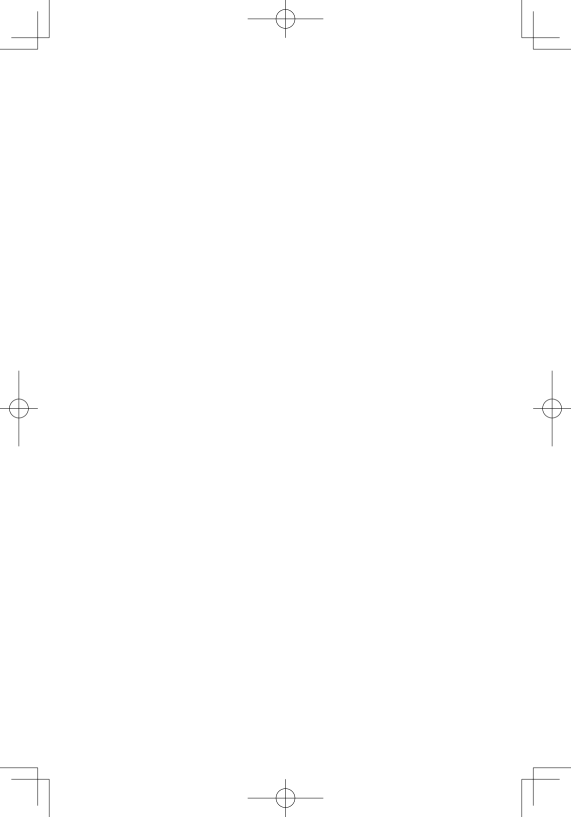
法鼓管派学 的

聖嚴法師 著



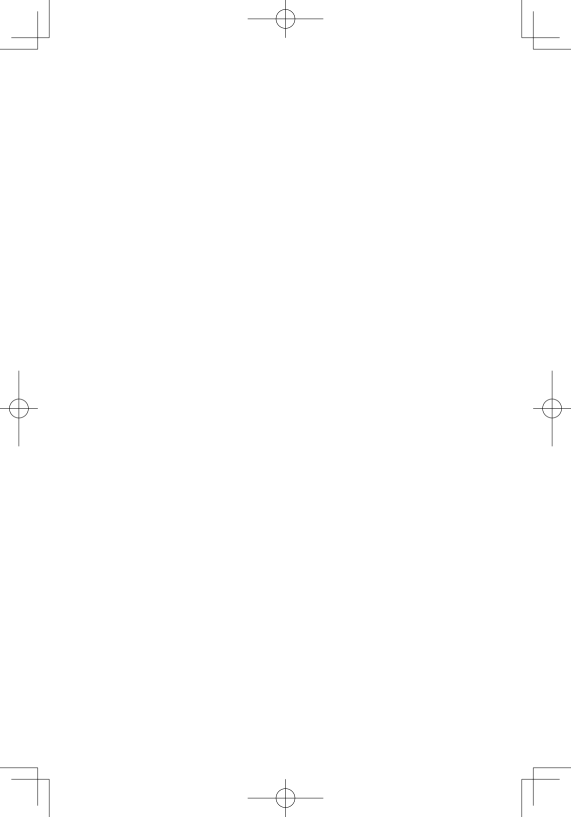


# 目錄

| 在家與出家         | 5  |
|---------------|----|
| 選擇出家的四個觀點     | 21 |
| 出家是為21世紀的人類努力 | 37 |

45

宗教師的胸襟與悲願



# 在家與出家

佛陀化世的本懷,是希望所有的人都能勤修 戒、定、慧,息滅貪、瞋、癡。但一切法本身 並無貪、瞋、癡及種種罪過,而是加上了人內 心的貪、瞋、癡之後,才有罪惡產生。因此, 佛法的根本目的,並非從諸法中辨別清淨與不 清淨,而是由淨化內心來徹底改變我們對世界 的錯覺。

### 願消三障諸煩惱

可是修持戒、定、慧並不簡單。在家人、出家人各有各的修法,而且又分初學與老修行,以及各人根器與心向的差別,於是修行的過程與層次,就不盡相同了。比較起來,出家修行的障礙比在家少,而出家修行者出現的障礙當中,心障又比業障多。

#### 障礙可分三類:

一、報障:因生存的環境及出生的類別,使得你 無法學佛修行。

二、業障:雖然具備學佛的條件,卻又因工作職 業的關係,而不允許你學佛修行。

三、煩惱障:因心理困擾而難以學佛修行。

如果已經信佛學佛,即無報障,不過,不論 在家與出家,均有業障及煩惱障。由於惡報生 於三塗,福報生於欲天,或雖生而為人,卻因 耳聾眼瞎,或生於邊地,均不能學佛,不知學 佛,故稱報障;雖能學佛,但在家人的生活形 態令業障較為顯著,出家人則於煩惱心障的感 受較為強烈。

在家修行,易於修福業,不利於修慧業;若 在家人本身具足福德,則修福業更是方便了。 俗語說:「人在公門好行善。」如果是有地位 的在家人,只要一句話,便能拯救無數人;他 的權職與智能愈高,則造福人群的機會也愈多,因此,修布施行易於成功。修福業能感得欲界天的人天福報,六度中的布施、持戒、忍辱,都是修福德行。

### 願得智慧真明了

持戒中含有布施行。消極的持戒是不做壞事,積極的持戒必須廣行善事,不但不得作惡法,也不得不修善法。凡是用財力、勢力、智力、體力、心力等種種方便,使人得益,都是布施行。

持戒也是忍辱行。忍辱者,不僅忍艱苦,也 要忍誘惑。貧賤者忍苦,富貴者忍樂;忍苦 難,忍不受樂更難,難忍能忍,始能持戒清 淨。忍苦是無條件地接受折磨,忍不受樂是高 意志的自我約束,所以能夠忍的人,一定能成 大事。這也是在家人可以修的。

持戒更包含精進。菩薩的三聚淨戒,便是: 持一切淨戒,修一切善法,度一切眾生;若不 精進以赴,即算犯戒。在家菩薩雖然不能於一時之間做到,卻可以隨分隨力地持戒、修善、 度生;但六度中的禪定和智慧,在家人就比較 不容易修了。

得禪定的人未必有大智慧,無漏的淨慧卻必 定與禪定相應,否則縱然有智慧,也不是無漏 慧,而是有所為的,是與貪瞋癡等我執相應的 世間慧。無漏慧即是解脫慧,雖不一定要從修 習四禪八定獲得,但是在得到解脫的一剎那 間,自然跟定相應,這便是慧解脫的阿羅漢。 不過,一般學佛的通途是:首先以正見為指 導,其次以持戒為基礎,以禪定為歷程,以智 慧為目標。然後復以智慧為舟航,行自利利他 的菩薩行。

在家人易修福業的布施行,但是對於六度中的持戒、忍辱、精進,卻不容易如法修持,更何況是禪定與智慧!由於福報而擁有家室眷屬及財物,豈能與持戒的梵行相應?由於業障的關係,身分上又豈能與忍辱、精進相應?修習禪定者,必須擺脫萬緣,專精攝心,若以在家

人的生活方式,雖然能夠學習靜坐,而獲得身心舒暢的效果,但是要想進入四禪八定的境界,則相當困難,所以在家的修行者,一坐數小時不起是有的,一定數天如剎那,卻是極不容易的。 在家人也可以修得與解脫慧相應的正智,卻無法即生解脫,最多位登三果而不入四果;大乘菩薩不至七地以上,不得無生法忍的無我解脫的大自在慧。一般附佛法外道,以在家身分而妄稱位登無生,那是魔慢,是地獄因,不足為訓。

# 在家哪及出家好

傳說中,宋朝的蘇東坡即是五祖山的戒和尚再來!從他的文章、詩偈中看到有關禪境的作品,好像是位徹悟的人,可是他仍沒有離開風花雪月、狎妓而遊的一個「情」字。如果他這一生不做官而出家當和尚的話,相信他會成為一代了不起的大禪師。根據傳說的故事中,他與佛印禪師之間的機鋒相對,屢次落敗,是由於他是在家人。因為在家人的職業、身分,所以縱然能得到若干禪慧的受用,多半還是來自

思辨的,而非出於自性清淨心的流露。雖然知 道禪境天成,不假造作,一遇到突發的情況, 便又不能不隨境遷流了。而且,縱為出家的禪 者,當他得了一個入處或所謂「開了隻眼」的 見性之後,仍須到山中去增長定力,以長養聖 胎,或遁跡於僧團生活中,做一名隨眾起倒而 無己事的粥飯僧。等到功力紮實之後,才是水 到渠成,隨緣化眾。

當然,我們從明朝集成的《居士分燈錄》及《名公法喜志》中看到,在中國禪宗史上也有不少在家居士獲得相當高的見地,只是比起各種《燈錄》所收傑出的出家禪眾來,便有不成比例之感了。這不是說在家人的資稟或善根薄弱,實在是由於他們生活環境及職業身分的限制,不容易做到打從內心起,長時間放下萬緣,一心禪修的關係。

因此,釋迦世尊是先出家修道而後成佛,成 佛後往鹿野苑度五弟子出家,然後他的教團仍 然以一千二百五十位出家眾為核心,直到涅槃 之前,最後教誡的對象還是出家的比丘。然而 在初期的佛教徒中,即有著大群的在家弟子做 為佛教外護,釋尊為了度化他們,也說了不少 在家修行的法門。佛法的重心在教人離欲,但 只有少數人適合出家和能夠出家。所以《出家 功德經》說,雖僅臨終前的一日一夜出家,即 受七返六欲天的福報,二十劫不墮三塗,最後 成就辟支佛果。足見在家修行不及出家珍貴。

### 將此深心奉塵剎

不過出家修行也有困難,首先割愛辭親便不 易辦到;以家族和宗族觀為重心,並且主張子 孫繁衍的中國計會,是不許子女出家的,即使 佛世的印度,已有各種出家僧團的流行,若想 徵得家屬同意,去渦出家修道的生活,也非易 事。在大乘佛教中,雖有大菩薩現在家相,但 住持三寶及弘揚佛法的大乘菩薩,如馬鳴、龍 樹、無著、世親,卻都是現出家相。由於不 易,所以顯得難能可貴。

親情、愛情、友情等的牽掛,家業、職業等 的拖累,社會輿論的影響等,都會使一些有志 出家的人躊躇不決。有一些佛教徒知道尊敬僧寶,也知道讚歎出家功德,甚至贊成自己的子女出家,但是果真有子女要出家時,又會覺得是一樁難以接受的事了。

想要出家,首先得放下世俗的一切牽累,接 受僧侶的養成教育,並以戒學、定學和慧學, 奠定入世化俗的基礎力量,然後荷擔起救世濟 眾的如來家業。所以發心出家的人,初看是薄 情寡恩、六親不認,而且是逃避現實、消極懦 弱的人,其實他們正像是出遠門赴考的舉子, 或像今日出洋留學、旅外經商的人,離家的目 的,是為了有更多的能力及財力來造福鄉梓, 乃至能使萬民得益。

出家修行者,應該是福慧雙修,戒定慧三學並重的。出家的身分即是戒行;將全部身心布施給三寶,以成就眾生,便是修大福行的大布施,也是忍辱行及精進行;出家後業障牽累不多,故易以修持禪定和智慧,而為六度齊彰的菩薩行。

### 堪作人天功德主

可是,初出家者正在接受培育的階段,他們 無物可施,也不會說法,所以在布施行的福業 方面,無法表現,甚至覺得是在消福而未培 福,對於貧病苦難者的救濟,反不如在家人做 得有力而具體,乃至在接引初機進入佛門的努 力方面,也不若在家居十積極有效。其實在佛 世的印度,乃至今日的泰、緬等國,除了隱遁 的瑜伽十或阿蘭若比丘,遺世獨居於林間及洞 窟之外,絕大多數的僧眾,是必須每天到村中 托缽的所謂「人間比丘」,人間比丘趁向村中 沿門乞食的機會,也同時為人間帶來了祝福, 雖然不必說法化眾,他們的生活方式及威儀, 便已為人間帶來了平和無諍、淨化身心的榜 樣。也就因而產生了化世導俗的作用,貴能說 他們未修福業的布施行呢?即使在中國,出家 人的身分便代表了三寶的存在,雖然是一無所 知的所謂「啞羊僧」,至少也會念一句「阿彌 陀佛」,令人知道有佛教,種下學佛之因,這 當然也是布施行。

當然,有形而積極的布施行或慈濟工作,乃至初機的接引工作,仍以在家人身分來投入較易立竿見影。所以理想中的大菩薩,多現在家形象的天人相,甚至報身的佛,也現頭戴天冠的天王相。在家的信眾也是出家僧團的外護,而且人數比出家眾多,占了全體佛教徒中的絕大部分。佛陀出世既無法使一切人出家為僧,佛的教化就必須普及於廣大的在家人。所以在《阿含經》中有許多長者居士及居士婦的事例,在大乘經典中則有維摩詰、勝鬘夫人、《華嚴經》的善財童子、《法華經》的龍女等,都代表著現在家形象的大修行者。

故於凡夫位中,僧俗的修行雖有優劣,到聖位中,則反而以在家的形式,有更多自由的攝化方便。可惜後世的附佛法外道,若干以鬼神為背景,而以佛教為門面的邪師們,便假借諸大菩薩乃至諸佛之名,來推行神鬼教的迷信。今日的社會環境,固然與主張離欲的出家觀念日漸遠離,但是離欲節欲,仍是紓解人間疾苦的最佳良藥。於是有人雖然是在家人,卻要說自己已經離欲,便不得不妄稱是大菩薩的示現

了。有欲行卻說無欲念,有慢心卻自稱已離 欲,這就犯了五戒中的大妄語過。不如自認是 凡夫,雖居俗家,而能利益大眾,並能自制私 欲,從戒定慧下工夫,則不失為初機的菩薩, 也是在家修行的典範。

## 眾生無邊誓願度

出家修行,首先要設法放下家業、職業,以 及身外的事物和心內的事物。能夠徹底放下身 心內外的一切牽掛之後,才能一肩擔起度化眾 生的責任。自古以來的大修行者,無不具有救 人救世的大慈悲心,以及奔走呼籲的大慈悲 行。這正是因為他們能放下自我,所以能夠發 下度生的宏願。

以我聖嚴而言,我自知是一個普通的凡夫, 只因為在三寶門中已走了幾步路,便有一股難 以形容的力量,推著我為法、為教、為眾生而 努力修行。本來是一無所有的孑然孤僧,然而 近十年來,屬於「聖嚴」名下的人、物、事又 漸漸地多了起來——寺院、研究所、書籍、刊 物、弟子、學生……結果我又有了障礙!但是,這是否表示我成了既有財產又有眷屬的光頭在家人?這與一般的在家人還是不一樣。其實,我從未擁有任何一樣東西,因為連我自己也不屬於我所有。我只覺得我是屬於佛教,以及這個時代和環境所擁有的一件工具,縱然勞累辛苦,卻少有累贅、牽掛、憂慮、恐懼及自滿等的煩惱。可見初出家者必須放下一切身外之物,出家久了的人,更要進一步放下自我中心。能夠放下自我中心,便與定慧相應了。

不過,出家修行而能達成自我中心的徹底脫落,需要經過禪定的修持及艱苦生活的歷練; 不僅是克制肉體的習氣,更要化解內在的心理障礙,肉體的克制已經是不容易了,內心障礙的化解尤其困難。所以,出家之後,並非無事可做,而是真正面對萬千障礙的開始。佛說人有八萬四千塵勞,便是無盡煩惱障的總稱,人的心理障礙既多且重,也唯有信佛、學佛修行禪定的時候,才能領會明瞭。

# 煩惱無盡誓願斷

出家人的環境雖然利於修習定慧,但若是修 定而不得其法,或無明師指導,容易導致身心 的疾患,即使已經學到習定的方法,要想得 定,也不是容易的事,主要是因為煩惱障難以 調伏。調伏煩惱障的方法,首先是持戒。以持 戒的力量來約束身口的惡行,使內心煩惱的火焰,漸漸收斂。這主要是針對粗重的煩惱,如強盜、殺人等的念頭,以此為基礎,再來消化輕和細的煩惱。對整天修行的出家人而言,輕細的煩惱也構成了大麻煩,此時要用定慧的工夫來調伏、消解。

煩惱的心障有粗有細,粗細又各有類別。印度的唯識學,將煩惱心分作根本煩惱和隨煩惱。隨煩惱又分作大隨、中隨和小隨,加上遍行、別境、善、不定等,總共稱為五十一個心所,都是煩惱心的種類。中國的天臺宗,將煩惱分作見惑、思惑、塵沙、無明四大類,每一類也各有許多煩惱。

修行人發覺有煩惱是正常的,修行時覺得沒有煩惱,反倒是有了問題。對自己的心念活動愈清楚,煩惱的障礙便愈輕。若得初禪的定境,就能發現心念起滅之快速,比一瞬間還快許多倍的一剎那,心念就有十六次生滅。所以在我指導學生修行時,對於煩惱特別重、妄念特別多的人,常會教他們專注於妄念的分類,

就是將每一個出現的妄念加以分類編號,看看 自己究竟在想什麼?出現最頻繁的妄念是哪 些?最惱人的又是什麼?大多數的學生經過這 樣的分析之後,就能放下它,不理它,而安心 地用功了。

## 此事無關風與月

出家修行和在家修行有許多地方是共通的。 在家人可以行布施,但不一定會布施;出家人 不利於布施,卻又能做大布施。出家人利於修 定慧,卻未必從事於定慧的修行;在家人不利 於修定慧,卻也有在家人能修定慧的。所不同 者,在於輕重的差別。在家修行者障礙較重, 牽掛較多,雖然可以短期住進寺院,與出家人 過同樣的離欲生活,但是終究必須返回塵世; 出家人有時也會離山行腳,到塵世走走,但若 不還俗,仍然以長時間在寺院生活為依歸,這 即是出家畢竟與在家不同的地方。

幾年前,我在美國遇到一位在印第安那大學任職的教授。我問他:「你的家人也在美國嗎?」

「和法師一樣,我從未結婚。」他回答。

「為什麼不結婚?」我又問。

「好讓已婚的男人妒嫉,也讓未婚的女人等 待。」他說。

「這麼說的話,你和我是完全不同的了。我 和婚姻無關,而你卻和已婚、未婚的人都扯上 了關係!」

他聽了,哈哈大笑。獨身和出家不一樣,在 家修行當然不同於出家修行。

(摘錄自聖嚴師父著作《拈花微笑》一書)

# 選擇出家的四個觀點

# 第一、出家一定比在家好

這意思並不是說, 出家人一定比在家人好, 而是說,出家一定比在家好,因為出家是放下 自我,成就大眾。唯有能夠放下自我的人,煩 惱才是最輕的;也唯有能夠成就大眾的人,生 命才是最有意義的。從歷史上來看,凡是那些 不以自我為中心,或是為人設想愈多、奉獻愈 多的人,都是最偉大的人,我們稱呼這類人為 「要人」。

「要人」是什麼意思?「要」是重要的意 思,為什麼重要?因為許多人需要他,所以就 顯得重要。如果是一個自私自利的人,許多人 都討厭他,那就不是「要人」。總歸一句,如 何讓自己的生命有意義?出家是很好的選擇。

# 第二、雖辭親出家,仍會盡孝道與責任, 照顧家人,並非棄家人於不顧

許多父母認為子女出家,比往生還令人難以接受。他們寧可接受自己的兒女往生,也不願意讓兒女出家。因為如果子女往生,至少不用再為他們操心,不會再有什麼牽掛;可是子女出了家,變成孤苦伶仃、無人照顧,最後還是得為子女掛心一輩子。一般人可能有這樣錯誤的想法。

其實,出家人既然離開俗家,對俗家的財產不會存有非分之想,不但不會像在家人一樣, 想要爭父母的錢財而讓父母操心,反而還會照 顧父母、親人。

父母健康,能夠照顧自己是最好,否則有俗家的兄弟姊妹能夠照顧父母也很好。可是如果俗家沒有人可以照顧,父母沒有人依靠的時候,我們出家人是最可以依靠的。出家人除了自己以外,還有信徒、弟子,可以一起來照顧年老、生病的親人和父母,我們會盡兒女應盡

的孝道與責任。

出家人因為出家了,對於男女的愛情,以及 父母與子女之間的親情等俗情,全部都擺下 了,沒有產掛,也沒有期待。我們不會期待父 母給我們什麼、期待親人給我們什麼,因為出 家就是將自己奉獻給三寶、奉獻給眾牛。出家 後三寶會照顧我們、僧團會照顧我們,一切眾 生若是需要我們,就會照顧我們。

譬如我現在老了,沒有親人照顧,但是只要 自己有道心,就用不著擔心。我在日本的一位 老師曾勉勵我說:「衣食之中無道心,道心之 中有衣食。」我們出家人只要修行,就不怕沒 衣食。靠修行讓自我中心少一些,讓奉獻心多 一些,這就是道心。

## 第三、現在是出家最適當的時機

過去,出家人在社會上沒有地位,多半是因 為沒有生活的技能,沒有立身處世的能力,所 以只好做做廟祝之類的工作, 照顧廟裡的香 火,或是趕經懺、做超度,靠山吃山、靠神吃神,也就是所謂的「吃香火」。這種出家人消極、逃避現實,讓人家看不起。

而現在的出家人,大多是做服務社會的事業,不論是社會關懷的慈善事業、教育文化的事業,或是法鼓山正在推動的精神昇華的事業。雖然現代出家人的素質良莠不齊,但是大體而言,出家人的品質是優秀的,水準已經大為提昇,對社會極有貢獻,也普遍受到社會的肯定。

我在像你們這般年齡的時候,也就是三十多年前,一般人是看不起出家人的。例如我在上海的馬路上走,人家一看到我,特別是早上,差一點就要把痰吐到我的臉上了,為什麼?因為一早就看到一個空門、一個光頭,對他們來說是壞兆頭。光頭就是光了、沒有了,空門也是全部都空了,什麼也沒有了。因此,那時候的出家人受人歧視、看不起。

後來我到了臺灣,在東初老人的座下二度出

家,有一回我走在北投街上,四處看看,就馬 上有警察來找我問話:「請問你是做什麼 的?」

我說:「我是個和尚。」

他說:「和尚怎麼東看西看,你是不是做情 報的?」

我說:「我就住在這山上,山上的老和尚是 我的師父。」

他說:「真的?那我要打電話確定一下。」

結果他打電話問:「現在有一個和尚在山 下,是不是你那裡的和尚?」

我的師父說:「是我的徒弟。」

他說:「好,以後叫這個和尚不要東看西 看,走路就走路。」

我說:「我剛剛從高雄同來,只是看一看這 裡有什麼變化。 \_

沒想到警察又問:「你到高雄去做什麼?」

那個時候, 地方上的人也瞧不起和尚。有一 次我到北投街上的藥房買一瓶眼藥,藥房老闆 愛睬不睬的,好像我不會給他錢一樣。他問: 「你買這個眼藥做什麼?」我說:「我要 用。」他又問:「你的眼睛好好的,為什麼要 買眼藥?」我說:「你賣不賣眼藥?」他竟回 說:「我們是賣給有病的人,我看你是不正 常。」後來我只好到另外一間藥房買。那時, 就是有這樣的情形。

當我去日本留學的時候,日本和尚雖然不是 真正的出家人,可是他們都受到恭敬的對待。 其實,日本和尚是住在寺院裡的在家居士,相 當於基督教牧師,並不是真正的僧侶,但他們 是受到尊敬的,因為他們都受過相當好的教 育,對社會也起了服務的功能及模範的作用。 那時候我很羨慕他們,但並不是羨慕他們有太 太,也不是羨慕他們是在家人,而是羨慕他們 受到社會的尊重。

又有一次,當我們法鼓山的山徽設計出來以後,那時有很多人把它貼在車子的後窗上。很有趣的是,有一次我看到一輛車,正好貼有我們法鼓山的山徽,我想這一定是我們的信徒,就過去向他打招呼。我說:「你是我們法鼓山的人嗎?」

他說:「你這個和尚做什麼?」

我說:「我看你貼了一個法鼓山的山徽,大 概是我們法鼓山的信徒。」

「不是,我不信佛。」

我問他:「你車子後面不是貼了這麼一個標 誌嗎?」

他回答:「貼這個貼紙是叫人家不要撞 我。」

所以,他不認識我是法鼓口的負責人,而他 也不信佛,他貼法鼓山的山徽,是把它當作 「Stop!」用。這大概是十二、三年前的事, 現在應該不會發生這樣的狀況了。

現在臺灣的出家人,水準已經漸漸地提高, 特別是幾個大團體的出家人,有著很高的水 準,而且對社會也很有奉獻,形象都非常的清 新。一提起法鼓山的人、佛光山的人、慈濟功 德會的人,大家都會刮目相看。而且遇到出家 人,一般人也都懂得合掌或恭敬地念「阿彌陀 佛」,表示問候。這就是說,現在的出家人和 過去的出家人不一樣,現在的出家人正好是現 在社會所需要的,也正是佛教所需要的。為社 會所需、為佛教所需,所以受重視。

在釋迦牟尼佛時代也是這樣:出家人行化人間、托缽化緣的時候,就是在做關懷、教育的工作。佛陀處處去說法,處處去關懷,他的弟子們也學習佛陀的精神,照著去做普化的工作。現在臺灣的佛教僧團,已經漸漸回歸佛陀時代的人間比丘形象,所以我認為,現在來出家正是好時機。

# 第四、到法鼓山出家, 最有智慧,也最有福報

法鼓山是一個教育的團體,我們要將法鼓山建設成為一個現代化、國際化的佛教教育園區,雖然我們山上的建設還在進行,可是僧大已經創校三年,體驗班今年則是第二年招生,中華佛學研究所已經二十五年,我們就等著法鼓山的硬體建設完成了以後,即可配合軟體的規畫。而你們來得正是時候,目前我們正需要三大教育的建設人才。

你們選擇到法鼓山是有智慧、有福報的,因 為這個地方是一個教育園區,是專門培養現代 化佛教教育人才的地方。我們希望培養的教育 人才分成三大類:一類是大學院教育、一類是 大普化教育、另一類則是大關懷教育。你們每 一個人,無論在家時學歷或高或低,只要進到 法鼓口之後好好學習,就是一位終身受教育, 終身從事教育的菩薩行者。所以,選擇到法鼓 山來是有智慧的,同時也是有福報的。

法鼓山道場並不僅僅是法鼓山這麼一個小小 的節圍,而是有法鼓山理念推行的地方,就是 我們法鼓山的所在地。受到法鼓山理念影響的 人,是無法估計的,因為即使只是運用一句 話、一個觀念、一種方法、一本書,幫助他們 在人生旅途中能夠安身立命,能夠達到自己的 人生目標和方向,就是法鼓山教育的成效。所 以,我們做的是自利利人的工作,將來需要我 們的地方太多了,我們不愁沒有地方安身立 命,不必擔心沒有場所來讓我們奉獻。

諸位菩薩,要好好把握你的生命,好好地學 習,好好地奉獻。你們能夠奉獻自己,成就社 會大眾的時間有多少年呢?就二十幾歲的人來 說,好像時間滿長的,但其實很短。感覺上, 二十多歲對我來說並不是多久之前的事,可是 才一下子,我現在已經七十五歲了。我的師 父,他老人家七十歲往生以前跟我說:「聖 嚴,二十年以後,你也跟我一樣。」

現在二十年已經過了,我快要跟我的師父一樣了。但是,你們不要擔心:「師父,我一來,你就不在了。」你們不要想得這麼可怕,我是盡形壽、獻生命,我們法鼓山這個道場會將你們未來的路開拓得順暢、光明而遠大,所以你們可以安心地在這裡學習,自利利人。

我們這個道場訓練出來的人,有兩個特點: 一個是自己少煩少惱,第二個是幫助他人少煩 少惱,這也就是我們法鼓山的理念——「提昇 人的品質,建設人間淨土」。請諸位珍惜、感 恩自己有這樣的福德因緣、有這樣的智慧,能 夠在法鼓山發心出家。在二十一世紀的這個時 候,正好是出家的時代,而能來法鼓山出家, 是很有智慧和福報的人。

### 出家的生活形態、心態以及儀態

接下來,我要跟諸位講出家人首先要學習的 生活形態、心態以及儀態。 出家人早起早睡, 沒有假期。不像現在的在家居十,一個星期工 作 五天、休息兩天,真有福氣。但是他們工作 的時候,緊張拚命地工作,休息的時候,也是 緊張拚命地休息;而他們所謂的休息,就是吃 喝玩樂,他們認為那是調劑生活,事實上是找 刺激,這就是在家居士的生活形態。

我們出家人,平常就要與佛法相應,與佛法 相應的生活沒有壓力,所以工作雖然忙,但我 們沒有要證明什麼,也沒有要跟人家爭上爭 下、爭功誘渦。

我們的忙碌是精准,而不是競爭。所以,不 要有比大小、比高下的心態,譬如「我一定要 比某人強 , 、「我要做第一名 , ……等, 把別 人當成比較的對象便是競爭; 精進則是能做多 少算多少,能學多少就學多少,所謂「盡心、 盡力、盡責、盡分」,是你自己對自己交代,

所以不需要緊張地想:「我旁邊那個人跑得比 我快,我都跟不上,好丟臉!」人家的腿是飛 毛腿,你的腿是螃蟹腿,螃蟹腿也不錯,你只 要盡心、盡力、盡責、盡分就好。

但是也不要偷懶,認為:「反正昨天已經晚 起而被打一個叉叉了,管他去!頂多就是再打 兩個叉、三個叉。」這叫作「蝨多不癢,債多 不愁」,過犯多了以後,覺得不痛不癢,輕鬆 得很,不會覺得不舒服,然後就不斷地犯錯: 「我就是這樣,我也沒有辦法啊!你要怎麼 樣?」這叫作不知慚愧。我們不跟人競爭,但 是自己要精進,要盡心、盡力、盡責、盡分, 這是出家的生活形態和心態。

至於儀態,我們對任何一個人都要謙虛,不 僅對長輩謙虛,對平輩、同學乃至比我們年紀 輕的晚輩,還有在家居士都要謙虛。告訴你們 一個故事:有一次我要喝水,我對身旁一個徒 弟說:「請你替我倒一杯水。」他動作快得 很,衝了過來,恭恭敬敬地拿了我的杯子去倒 水,我心想這個徒弟真乖,結果他拿到下面, 馬上交給另一個人:「師父說要倒水,趕快 去! 」

那第二位倒了以後要拿過來給我,前一位又 說了:「不行!這是師父叫我拿的。」於是把 它接下,然後恭恭敬敬地拿給我。我說:「這 一杯水不算,第二位某某人,你來,請你把這 杯水倒掉。第一位某某人,請你再替我倒一杯 水。」第一位還是聽不懂,他就罵第二位: 「你一定倒錯水了,倒多了、倒冷了,還是怎 麼了?師父不要,再重新倒。」

你們說這樣的生活態度好不好?後來我說: 「好吧!第一位某某人,從此以後,我這裡都 沒有你的事,你不用幫我了。我要你做,你怎 麼叫另外一個人做呢?如果要叫第二位某某人 去做,我也會叫啊!為什麼你不做而要找他 做?從此以後沒有你的事了。」

他跪下向我懺悔:「師父,我懺悔!師父, 我懺悔!我錯了!」

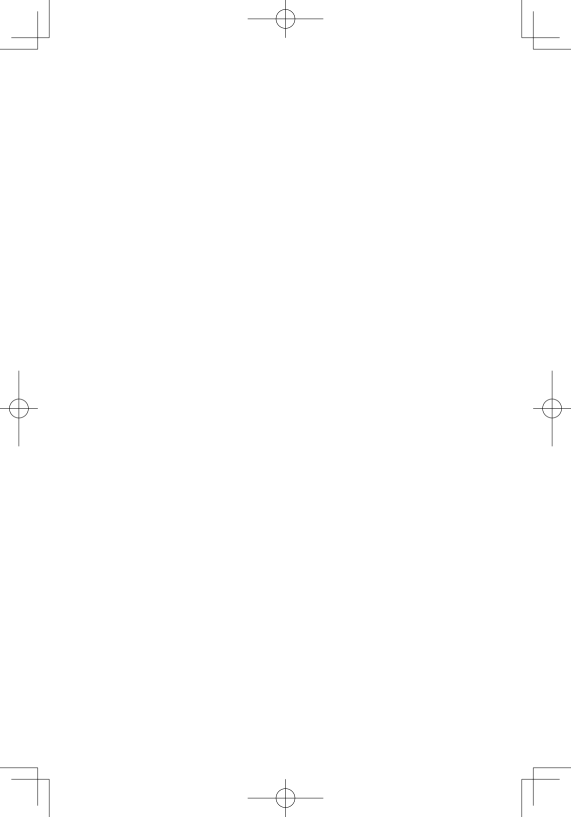
我說:「你錯了,你是錯到底了,這是承上 欺下,是奉承上面的人,欺負底下的人,對上 面恭恭敬敬,對下面耀武揚威。」這樣的行為 與態度,不是出家人應有的。

因此對任何人,不管是長輩、平輩還是晚輩,都要尊敬,這才是出家人應有的儀態。對居士們也一樣,我們說話時,不可以用責問、指派或用強勢的語言,我們要用商量的、尊敬的語言,和顏悅色、恭恭敬敬的態度。

過去我們有位菩薩,覺得自己受的教育程度 很高,學問很好,能力很強,我說:「這個地 方要的是有道心的人,不一定是要有能力的 人。如果有道心加上有能力,當然很好;如果 是沒能力、有道心,總比沒道心、有能力來得 好。」所以諸位要明白,道心比能力來得重 要,但也不是要大家不要有能力,有能力加上 有道心是很好的。所以,教育程度高、能力好 的人更要謙虛,像孔夫子都會謙虛地「不恥下 問」了。

今天我在山上走的時候,我們有一個法師跟 我說:「師父,這個怎樣怎樣、那個怎樣怎 樣。」我說:「是、是、是。」他說:「師 父,您不能老說『是』。」我說:「其實師父 並不是什麼都懂,當我不懂,徒弟清楚的時 候,就是聽徒弟的。」他說:「師父,不好意 思。」我說:「沒什麼不好意思,我要聽專家 的意見。」師父講的話不一定完全正確,你們 也有可能看得比我清楚。阿彌陀佛!

(摘錄自2004年2月19日出家體驗班「新生講習」,及2004年2 月20日僧伽大學佛學院「創辦人時間」)



# 出家是為21世紀的 人類努力

今天是法鼓山僧伽大學的考生輔導,歡迎諸 位菩薩專程來參加。我們這次招生的海報上, 有這麼一句話:「隋唐時代第一流的人才在佛 門,二十一世紀的菁英也是。」隋唐之前,是 魏晉南北朝戰亂且分裂的時代,接著,隋朝統 一了天下,然後又淮入唐朝的承平盛世。

我們今天所處的世界,是牽一髮而動全身 的,如果我們的眼睛只看到臺灣這塊彈丸之 地,我們就成了井底之蛙。一般來說,雖然我 們知道有世界、也知道有臺灣,但是對於世界 的未來、臺灣的未來會怎麼樣,則大多沒有概 念。在今天的世界中,彼此之間是息息相關 的,無論是哪一個地區,不管是好事還是不好 的事,狀況發生了,全世界的人都會受到影 響,處於世界大環境之內的我們,是不可能置身事外的。

#### 盡形壽,獻生命

譬如美伊戰爭,發生的地點似乎離我們很遠,但是透過媒體的報導,我們就好像是隔了一條河或是一條街,每天看對岸、對街的人在 所殺。諸位不要認為這場戰爭真的離我們很遠,其實只要是戰爭,對於整個大環境都會有 很大的影響。

又如最近流行的SARS,來勢洶洶、風聲鶴唳,全世界的人眼睛都在看著、耳朵都在聽著,十分關心疫情的發展。上飛機時,乘客乃至空服員的心裡都有疑慮,不知道飛機上是不是有人感染。我昨天從日本回到臺灣,通關時,機場人員必須檢查每個人的體溫,擔心有人受感染,入境後會造成傳染。從這裡也可以看出,任何事情的發生,其實都和我們每一個個人息息相關。

不知道你們有沒有思考過:二十一世紀的人 類要何去何從?地球又會變成什麼樣?關於這 些問題,我很憂心。我們人類往往只知道征 服,如果這種觀念再不改變,不用等六億年或 是万千年,我們的地球很快就會毀滅;如果觀 念能夠改變的話,相信地球再維持幾十億年的 時間,也沒有問題。

昨天我在日本出席世界宗教領袖理事會,一 位從非洲肯亞地區來的部長和我談到戰爭的問 題。我說戰爭的起因其實很單純,主要是因為 雙方都沒有安全感。美國怕恐怖分子,稱那些 支持恐怖分子的國家,像伊拉克、伊朗、北 韓、敘利亞等國,是極端的流氓國家,為了不 讓恐怖分子有機會到美國境內製浩混亂和不 安,於是就想先在對方國內把他們處理掉;而 伊拉克表面上雖然很強硬,但其實很弱,所以 也很沒有安全感,特別是海珊,他只是賭一 下,用強硬的態度來保護自己,結果國家就跟 著完了。如果伊拉克不是那麽強硬,美國不會 攻打它,但是因為美國本身也沒有安全感,所 以才會發動戰爭。可見這都是因為雙方沒有安 全感, 為了保護自己, 才會有這樣的結果。

#### 心安定才能影響他人

因此安心很重要,我們的心能夠安定,就能影響其他人;其他人的心安定了,則又可以影響更多人;如果是一個對世界有影響力的人,能影響的人又會更多。雖然我不是一個很有用的人,但是還算有一些影響力,可是,一根木頭沒有辦法蓋一棟大房子,一定要有許多的木頭或梁柱,才能建造大房子。因此,我認為二十一世紀需要用佛法的觀念、佛法的方法來建設我們這個世界,而二十一世紀最優秀的人才,應該投入佛教。

投入佛教的方法很多,可以是在家,也可以 是出家。但是在家人的影響力不如出家人,因 為在家人沒辦法投入全部的時間從事佛法的弘 化工作,而出家人則能將全部的時間奉獻出 來,自利利人,因此他的影響力一方面能持 久,一方面能廣大。譬如我今年七十多歲了, 如果我是居士、在家人,應該已是兒孫滿堂、 含飴弄孫,或者要頤養天年了,但因為我是一 個出家人,我沒有考慮到年齡的問題,也沒有 想到是不是應該要退休了,或者是要養老享福 了,心裡想的只有盡形壽、獻生命。

#### 出離煩惱的家

現在我們要救世界、要救人類的未來,只有 三個條件:一是智慧、二是慈悲心,三則是方 法, 這也可以說是孔夫子所謂的「智、仁、 勇」。可是,一談到「勇」,就好像要打仗似 的,但我認為毅力才是真正的勇。真正的勇是 堅持的毅力,以不變的願力、毅力,來使自己 有智慧、有慈悲。

佛法的智慧能夠讓我們的心胸開闊,不會只 著眼於個人的問題,而是以整體來考量,該如 何借力使力處理問題。慈悲,則不會怨恨,或 者想要征服、對付他人,而是真的想解決問 題。有智慧,自己的煩惱就會少一些;有慈悲 心,對於他人以及社會環境的怨恨、對立會少 一些,甚至於沒有對立,也沒有怨恨。

要做到這些,只有一個字,那就是「愛」, 但是「愛」可以有許多的解釋,所以我們用 「慈悲」比較好,「慈悲」比「愛」的涵義更 明確。此外,還要有方法,方法就是能讓自己 的心境隨時平和下來,而且也能幫助他人隨時 平和下來的方式。

現在出家人的工作已經和過去不同了,過去的出家人,譬如我的上一代或是平輩,大多是在寺廟裡敲木魚、念經。我們現在雖然也敲木魚、念經,還會時時刻刻想到世界的問題、人類的問題和眾生的問題。我們不能置身事外,只要世間有問題,遇到了大災難、大狀況,為了讓人心能夠安定,我們應該要積極地參與,以及投入安定人心的工作,這是我們責無旁貸的事。

記得九二一大地震的時候,全臺灣的人都非常恐懼,那時候最需要的就是安定,所以我在電視、報紙上,不斷用佛法的智慧與慈悲來安定人心,為大家祈福。我為生者祈福,也為亡者祈福,不過最主要的還是那些活著的人,因

為亡者已矣,最苦的還是活著的人。過去的出 家人主要是為死者念經超度,而現在的出家人 應該多為活著的人安心,為活著的人指出一條 路來,這是我們出家人應該負起的責任。

今天的談話,我主要講的重點是:如果我們 要給自己、社會,乃至於整個世界未來一個希 望的話,最好是出家。但出家並非僅是把頭一 剃、衣服一換就好了,而是要出離煩惱的家, 讓自己能投入,也引領其他人得到真正的平安 幸福。現在經濟不景氣,很多人有失業的痛 苦,其實失業本身並沒有那麼痛苦,主要是因 為觀念不能調整,所以才會覺得很痛苦。

昨天我看到報紙上一則新聞,有一位先生抱 著他的女兒,在天橋上要跳橋自殺,因為他失 業了,再加上種種的不如意,於是產生沒有前 途的沮喪和懷才不遇的忿忿不滿,種種情緒逼 使他走向絕路。事實上有那麼絕望嗎?其實我 們遇到任何問題,只要面對現實去處理它,難 關就會過去。不要恐嚇自己,也不要恐嚇他 人;要讓自己快樂,也讓他人快樂。

我希望諸位同學一起為二十一世紀的人類努力。我算是二十世紀的人,二十一世紀人類的和平與幸福,希望你們諸位菩薩、諸位同學能共同來承擔。二十世紀人類的苦難已經夠多了,希望二十一世紀的人類能有佛法,不要有那麼多的苦難。

(講於2003年4月12日僧伽大學佛學院「考生輔導」)

## 宗教師的胸襟與悲願

#### 法鼓山的三大教育

法鼓山這個團體,可以說是十分優秀的團體,不論是僧團或是信徒們,都很優秀。教育是法鼓山的一大使命,除了中華佛學研究所、僧伽大學,以及漢藏文化交流班之外,對於信眾和社會,也一直在做教育方面的工作。

我們所推動的教育是整體性的,內容可分成 三大部分:第一是大學院教育,包括中華佛學 研究所、僧伽大學,以及未來的法鼓大學等; 僧團則負責其餘的兩大部分——大普化教育及 大關懷教育。

法鼓山的成員,包含了僧俗四眾,即出家的 男、女二眾,以及在家的男、女二眾,這四眾 都是擔任普化教育及關懷教育工作的人,法鼓 山稱他們為「鼓手」,因為他們在做傳播佛法 的工作。

傳播佛法,並不僅是用嘴巴講佛學名詞、佛教經論,而是要把佛法的精神在我們的生活之中表現出來,在社會之中發揚光大,這才是傳播佛法的真正意涵。

如果從學術方面來看,佛法可分成不同的面 向與層次,不同的領域各有其研究對象,也都 各有其成果、價值,但研究與實踐最好是並行 的。法鼓山的弘化事業裡,屬於實踐方面的, 是大普化教育和大關懷教育,包括出家人的修 行和在家人的修行,都是屬於這兩種範疇;只 要是用佛法來提昇我們自己和社會的品質,提 昇整個人間的精神領域,就是推行大普化教育 與大關懷教育的宗旨所在。至於施設大學院教 育的目的,則是為了深化大普化教育及大關懷 教育的落實。

法鼓山的大學院教育,約略可分成兩個系

統:其一是培育人文社會工作及學術研究方面 的人才;另外則是培養宗教師的人才。前者是 由中華佛學研究所及將來的法鼓大學來進行, 後者則是由僧伽大學來負責。

#### 宗教師的胸襟與悲願

過去我們很少思考什麼是佛教的宗教師,大 抵出家了、剃頭了,就是佛教的比丘或比丘尼 了。但是那樣只能算是出家人,還不算是真正 的宗教師。所謂宗教師,必須懂得修行的觀念 和修行的方法,除了自己依教奉行之外,還能 引導其他的人、帶動其他的人來接受佛法的智 慧,用佛法來幫助自己、幫助別人。

其實宗教師的觀念,在西方宗教早已行之多年,因此西方的宗教才得以傳布到世界各地。 譬如我在臺灣山地的原住民部落,就看到許多 天主教的修士、修女、神父,以及基督教的牧 師等,他們深入當地的文化,學習當地的語 言、過當地的生活,以便幫助當地的原住民在 日常生活之中得到便利、得到安全。因此,山 地部落的原住民多半信仰了天主教或基督教。

他們毫不留戀西方社會優渥舒適的生活,不 辭辛勞地遠渡重洋,來到臺灣的窮鄉僻壤,過 著艱苦的日子,這就像是被流放到不毛之地一 樣,一般人是不會願意去的,因此,他們的精 神十分值得我們佩服。

而我們佛教徒,有些人一出家就希望能好好修行、能多懂幾部經論,或是要學打坐、要解脫、要成佛,結果這些人反而因為愚癡,所以沒有辦法通經論;因為很自私,所以也不可能得解脫。他們不但沒有辦法成就自己,也沒有辦法成就他人,終究一輩子只能這麼混、混、混,這種人可說是佛教的寄生蟲、社會的邊沿人,並不是宗教師。

真正的宗教師,必須有奉獻的精神——奉獻 生命、奉獻一切來修學佛法、護持佛法和弘揚 佛法。一個宗教師就應該要有這樣的胸襟和悲 願。如果出家的目的,只是希望過一個安靜的 生活或是逃避現實,抱著這種心態出家以後, 保證是一個自私的煩惱鬼,不可能得到解脫, 而且因為沒有正確的發心,煩惱只會愈來愈 重、愈來愈多。

正確的發心,就是剛才我所說的修學佛法、 護持佛法和弘揚佛法,這三者之間是有連帶關 係的。當我們修學佛法稍微有基礎之後,便要 去護持佛法,也就是用我們的時間、體力,去 參與所有和佛法有關的事,在護持佛法的同 時,就已經達到了弘揚佛法的效果。而且因為 教學相長,所以在弘揚佛法的同時,又可以修 學佛法。

弘揚佛法,隨時隨地都能做,不一定要等到 我這個年紀才可以做,而且也不盡然要用說 的,用行動、用威儀、用各種資源、各種工具 都可以。總之,弘化的方法有千百種,不要封 閉、萎縮或者矮化自己。

#### 悲智和敬的行事原則

最後,我想用僧伽大學的校訓「悲、智、

和、敬」,來勉勵諸位,請大家朝著校訓所指示的方向努力——「悲」,以慈悲心對待一切眾生;「智」,以智慧心處理一切事物;「和」,以和合心做為僧團運作的基準、原則;「敬」,以恭敬心尊重每一個人的立場、觀點、職務和身分。

如能遵守校訓的四個原則,那麼諸位就算畢業了,因為能做到這種程度,已經是非常合格的宗教師。

最後祝福大家要有恆常心。僧大同學們的法 名都是我親自取的,每個人都有一個「常」 字,「常」是持續下去、持久下去的意思。所 謂「世間有三事,因多果上少,魚子、菴羅 華,菩薩初發心」,為什麼這三事的因多果少 呢?原因就是缺少個「常」字。

初發心很容易,但是恆常心不容易,僧伽大學的學習期間有四年,希望你們在學習過程中不要打退堂鼓,要堅持「常」,不要「斷」。 但願我們這裡沒有魚子、菴羅華,希望諸位菩 薩的發心,都是非常堅固的。

(講於2001年9月12日僧伽大學佛學院「新生講習始業式」)

#### 僧林悟語 3

### 出家的意義

作 者:聖嚴法師

出版者:法鼓山僧伽大學

地址:20842新北市金山區法鼓路555號

電話: 02-2498-7171 傳真: 02-2408-2084

E-mail:seb@ddm.org.tw

網址: http://sanghau.ddm.org.tw

編輯製作:法鼓文化

封面設計:姚裕評

初版:2005年1月

二版三刷:2013年4月