

# 僧芽

雙週刊

2011/05/20

第十期

●發行單位:法鼓山僧伽大學教務處 ●網頁:http://sanghau.ddm.org.tw ●電話:(02) 2498-7171#2351

報考僧大或許和多數人的選擇是不太一樣,但是出家卻是慎重地將全生命投入佛法,擴展生命的廣度與深度,並進一步開啓自己與眾生的覺醒之路。建僧是 師父最迫切的心願,培育優秀的宗教師也是安定社會人心的重要因素。故若能於法鼓山共同修行成就菩提,也是極為殊勝的因緣。本期我們選錄了一篇創辦人 聖嚴師父談對漢傳佛教的使命與責任,相信大家以從文字中,可以感受到師父的悲心與願力,也更堅定我們選擇這條路的決心與信心!

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

## > 本期主題

## 境隨心轉能轉敗為勝

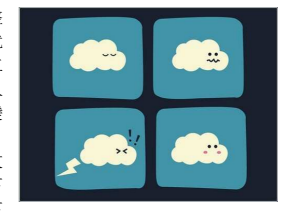
現在的社會環境紛亂,人們常常「心隨境轉」,局勢亂,人心也亂了。曾經有人請教 聖嚴師 父,該如何在亂世裡保持清明安穩,做到「境隨心轉」呢? 本文即摘錄《方外看紅塵》一書 師父的回覆,相信能幫助我們安心不亂……

#### 聖嚴 師父

「心隨境轉」、「境隨心轉」這兩句話,我經常拿來勉勵自己,也用來爲信眾、弟子打氣。 通常,我們凡夫都是會心隨境轉的。

舉例說,大多數的人不喜歡下雨。比如法鼓山正在整地興建學校,只要看到天空鳥雲密布,包商和工人就愁眉苦臉,因爲一下雨,再等地乾,至少兩天不能工作,工期就會延宕,成本也提高了。所以,因爲個人的利害和所處狀況,人的心情就會隨著這些條件而變化,這就是心隨境轉。

但是,同樣是下雨天,作家琦君女士在一篇散文 裡,卻說她喜歡下雨天呢!因爲她會想起小時候,下 雨天躲在母親懷裡聽故事的情景。她一樣一樣地把下



雨天的溫馨回憶舉出來,她的內心也因爲下雨天而出現一幅幅美麗的圖畫。下雨天對她來說, 真是太好了。這也是心隨境轉,心隨著外面的環境,轉到好的方向去了。

生活裡充滿這樣的例子。有的人明明知道沒有辦法跟別人競爭,試一下卻幸運得勝,敗

部復活,讓他非常高興;有人明明實力很強,但競爭結果沒被錄取,內心非常痛苦。這都是 心隨境轉。

「境」包括人、事、物,都可能影響我們的心情起伏。受外界因素影響心情變化,是非常痛苦的事,但真能做到「境隨心轉」嗎?事實上是不太可能的,因爲人、事、物都是外在環境,天有不測風雲,個人力量很難完全掌控。但是,我們可以改變自己面對環境的態度,收伏起落不定的心情,也就能轉劣爲優,轉敗爲勝。我有個信眾在海邊用有機方法種稻,但去年連連發生問題。先是出現福壽螺,接著又有蟲害,當他以爲收成無望時,害蟲的天敵出現,兩、三天就把問題解決了,後來稻子收成不錯。他學到經驗:任何事都要往好處想,往壞處準備;能解決就解決,不能解決就面對它、接受它、處理它、放下它。

有一位瓜農,木瓜還未收成前就被焚風破壞了。我跟他說,靠天吃飯的人,天給飯吃要感謝;天不給,也不用恨,因爲這不是人可以掌控的事,但心情卻是自己可以掌控的。不要天真地以爲人定勝天,環境一定會照人的心意而改變,能改變的其實是自己的態度。如果今年收成不了木瓜,明年就什麼也不種,這樣到了最後就什麼都沒有了。任何事都要往好處想,往壞處準備。」--摘自《方外看紅塵》



) 您可能會想閱讀的文章:

僧芽專區

#### http://sanghau.ddm.org.tw/admission/newsletter2.aspx

- \* 《僧芽》2007年第十一期(4/15) 〈心不隨境轉〉。
- \* 《僧芽》2007年第十三期(5/15) 〈戰勝自己〉。
- \*《僧芽》2009年第五期(3/13)〈隨時轉換主觀的感受〉。

#### 108 自在語

面對生活,要有「最好的準備,最壞的打算」。

In life, we must make the best preparations, and be ready for the worst.

#### > 關懷與使命

## 漢傳佛教:我的使命與責任

聖嚴師父

晚近因爲有人指評漢傳佛教的缺失,是在於沒有修證次第及教學次第,甚至也不合印度 阿含、中觀等之法義,於是便有人對於漢傳佛教失去研修的信心。其實並非如此簡單地便可 將漢傳佛教揚棄,如若真的如此不堪,漢傳佛教兩千年來的光輝歷史,又是如何形成的呢?

聖嚴一生所致力者,似乎涵蓋禪、淨、律、密以及各宗各派的教理教史,相當龐雜,其實我一向不會只爲了學問的研究而作研究,必是爲了佛法的實用而作研究,是爲了使得傳統的中印佛教諸宗,如何落實到現代人的一般生活之中,如何使得多數的現代人看懂,而且能應用佛法的智慧,是我畢生的使命和責任。

我們知道,佛教原同一味,即是解脫味,唯其經歷印度大小乘諸論師以及中國諸宗各大善知識的整理、修證、體悟,而化爲文字的寶典,都是我們應當學習的資糧。只緣我是漢傳佛教的子孫,必須珍惜漢傳佛教的遺產,故自我創立中華佛學研究所伊始,即以「立足中華,

放眼世界」,作爲所訓的開端語。我們若拋開了漢傳的華文佛教而高談與世界的現代佛教接動,恐怕很難找到自己被他人尊重的立場了!

既然有人指責漢傳佛教之流弊,也就有人否定漢傳佛教之價值,並主張以印、藏佛教來取代漢傳佛教,或以之來批判修正漢傳佛教。我則不然,我是承接印度佛教根本思想,肯定藏傳佛教優良面,卻以漢傳佛教作爲立足點,漢傳佛教之好是在於有其消融性、包容性、適應性、人間的普及性以及社會的接納性。因此我是將印度佛教(包括巴利語系)乃至藏傳佛教引爲漢傳佛教的源頭活水,來滋潤助長漢傳佛教的發揚光大於現今及未來的世界。否則若以印度佛教及他系佛教來批判修正漢傳佛教,便等於爲漢傳佛教舉辦告別式了。這種態度不僅是人類智慧遺產的損失,也是佛教歷史的憾事。何況人類文化的歷史是向前演進的,一定有其演進過程的必要性及合理性,如果再把歷史倒轉來走,回到其源頭豈不是僅剩下根本的原始佛教,而凡是發展的部派佛教以及印、漢、藏的各派大乘佛教,都要被修正或拋棄了呢?一撰寫於2006年4月下旬,摘錄自〈天台四部止觀導讀序〉



聖嚴師父

世間的萬事萬物,不論是山川大地、環境中的任何事物與現象、我們的身體、思想、心理反應、……等,都是在不斷的變動之中,沒有一樣是永恆不變的,甚至包括所謂的原則、真理,也會隨著時空的不同,而階段性的有差異。到了該改變的那一刻,應該要放下的就要放下,不需執著。

但是要做到不執著談何容易,該如何祛除執著呢?不妨試著從理性的分析,和對自己身心的體驗,來練習袪除執著。

所謂理性的分析,就是用「因緣」的觀念,來理解事物的真相。因緣是指一切的現象, 不論生理的、心理的或自然社會的現象,都是時間和空間之下所產生的種種關係,是由許許

多多因緣條件和合而生的,無法單獨發生,也不會突然出 現,更不會永遠不變地存在;只要其中一項因緣條件改變, 牽一髮而動全身,原本你以爲絕對不會變的事物,就會有 了變化。

另外一種則是用體驗的方式。我們體驗自己生命的 過程, 會發現人的生命從小一直到老, 到死爲止, 都在不停地變化, 自己的身體、生 理在變,觀念也在變。

例如一個人,本來是小男孩、小女孩,然後是少男少女,然後變成中年男子婦女,最後 變成老先生、老婦人,不斷、不斷地在變,如果要執著,究竟要執著哪一個呢?究竟是十六 歲的是我呢?還是八十歲的才是我?其實都不是,因爲十六歲的時候已經過去,八十歲的現 在也會過去,所以根本不需要執著。

從身體的變化可以更進一步來體驗心理和觀念的改變。從小開始,我們就不斷在受教育, 也不斷受到環境、父母、老師以及時代變遷的影響,幾乎沒有一個觀念是屬於自己的,都是 外來訊息的累積,然後才成爲自己的想法。

而這些想法也是會變的,例如當你和別人談話,對方提出一個你前所未聞的新觀念,你 聽了以後,腦中的想法可能因此轉變,不要說昨天的看法和今天的看法不同,可能這一刻的 你和前一刻的你就不一樣了。

觀行

擇善固執

至這和一 力 向 少 和 願 擇 也 像 如 這 善 跟 執 力 根 我 持自己 果 是一 著是 著 們 固 並 能 每 執 痛 繃 以 且 種 完 個 的 的 以 則 好 全 弦 意志力 Ü 是 的 不

同

的

非

要 N.

這

執

如 毅

果力

說和

恆 得

決

來完

朝

著

正

確

的

信

念

堅

持

自 Ü

的

方

意志 的 願 力 生 執 命 著 便 持 不 能夠將生 久朝著自己 能 没 有 期 目 標 的 向 方向 不 積極成長的

能

沒

有

持

路

執 是 種 不 過 能 分 的 放 鬆 在 意 結 結果自己 )痛苦 擔 Ü 周 會 遭 讓 不論從理論上來分析,還是從 對自己的體驗,都可以證明, 沒有一個永恆不變的我,甚 至沒有一個「我」存在, 那又有什麼好執著的 呢?

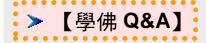
不過雖然因緣在變化,但是 當下還是有暫時的現象存 在。就像一朵花,你今天看它 可能好漂亮、好可愛,可是過 了幾天,它就會凋謝,不漂 亮、不可愛了,可能要換另外 一朵花。既然知道事實如此, 就不需要對這朵花太執著。因 爲花開、花謝,是自然現象, 不需要太多的執著。



僧芽專區 http://sanghau.ddm.org.tw/admission/newsletter2.aspx



- \* 《僧芽》2007年第五期 (1/16)〈不再空虚的人生〉。
- \* 《僧芽》2008年第十八期 (2/29)〈佛在心中 口中 生活中〉。
- \* <u>《僧芽》2009 年第六期 (3/31)〈「因緣」就是自然現象〉</u>。



### 個人自修和集體共修有什麽不同?

常聽說:「寧在大廟睡覺,不在小廟辦道。」也就是說個人修行不同於集體修行,在明師指導下修行和無師自修,更是大不相同。

個人修行,應該是在已經懂得了修行的方法和修行的道理之後,而且也要知道如何來解 決修行過程中,所發生的身心及知見上的疑難和困擾等問題,否則不但無法得益,相反地很 可能受害。特別是修行禪定,精進勇猛的話,會有種種的禪病和魔障發生,那就是包括生理 和心理的反常變化。所以,初學的人,不官單獨修行。

集體修行,縱然沒有明師指導,尙有其他同修的彼此照顧,互相糾正,只要知見正確,不會發生太大問題。 再說,個人修行很容易成爲冷熱不均,忽而勇猛精進,忽而懈怠放逸,乃因爲無人約束,也沒有大眾的生活規制。勇猛過火,會引來身心疲憊而產生禪病;懈怠放逸更會使人放棄修持,退失道心。如果經過幾度的冷冷熱熱之後,便會對於修行退失信心。若在團體中修行,由於共同生活的制約,且有同修之間的制衡,會使人逐步前進,所以,比較安全。

從心力而言,個人的心力是極其有限的,初初修行的人,也無法造成修持道場的氣氛,如果能結合多人共同修行,以同樣的方式,相同的目標,共同的心態,同樣的作息時間共修,就會形成修行道場的氣氛,其中只要乃至一人正常修行,就會使得全體導入正軌。如果,多半人處於正常狀態,此種心力的共鳴、共感,就會使得每一個人得到全體修行者的全部力量,十個人參加,每一個人都可能得到十個人的力量;一百人參加,每一個人也可能得到一百個人的力量,所以,佛教贊成以集體的修行為初學者的常規。 縱然是修行已久的人,偶爾能夠參與集體修行,也是有益的事,所以,當釋迦牟尼佛在世的時候,常有弟子一千多人,追隨佛陀過僧團的生活;在中國佛教史上,不論那一宗派,人才輩出之時,多是由於集體修行產生。例如:禪宗的四祖道信、五祖弘忍、六祖惠能,以及馬祖道一、百丈懷海等諸大師,其門下無不龍象輩出,而他們都是集合了四、五百人,上千人等的大僧團。因此,將禪宗的寺院稱爲大海叢林,大海是龍蛇混雜,魚鼈居中,但是不容腐屍。修行者的根器,雖有大小、利鈍之不等,如果腐敗了,反常了,就會被海水棄之於外。叢林之中,林木雖有大小、粗細,但是無不挺拔向上,否則就接受不到雨露、陽光,就會自然地被淘汰。由此可見,單獨地專精修行,不是初學者所官。一續自《學佛群疑》

# ➤ 僧活分享

#### 生命中的轉角處

我知道自己是要來當義工,不是長工。義工是借境修心,沒人做的事我來做,長工則只為了培福而工作,不好做的就不情願做……。

■常導

加班完,收拾桌子的文件後,一個人騎著腳踏車在市區漫無目的地逛。一條街一條街地 找,找什麼?

「素食店和我能吃的東西。」

不停地找、不停地找。

爲什麼?真的餓嗎?

「只是不買點什麼就怪怪的。」

茫然地在十字路口上等紅燈,看著路上匆忙的人來來往往,他們爲什麼看起來如此的疲累,眼神充滿不安、不悅、不滿……,而我看起來也和他們一樣,爲什麼?

回頭往著燈火通明的市區,想到寧靜的法鼓山。於是我上山打禪七了,想起那年自覺營 所發的願:「願我能和觀世音菩薩一樣慈悲,我願意奉獻我自己的生命去幫助一切眾生,也願 爲更有能力幫助眾生而學習佛法。」

面對著未知的一切,仍得堅定地走下去。這一趟就不回去了,這是我選擇的不歸路,也 願意全心全意走下去。禪七後,果祺法師問我要不要考僧大?

我點頭。他就酷酷地說:「那就留下來種菜吧!」從此開始了我進僧大前,在禪堂的義工 生涯,有期待也有惶恐(因爲和表面看來冷酷的果祺法師還不熟……)。

種菜真的很累,果祺法師經常帶著我拿鋤頭到處開墾。剛開始我還很拚命地做,後來容易煩躁的習氣生起,就做不下去了。想想自己從小所做的事多半都是這樣虎頭蛇尾的,而種菜需要極大的耐心,從除草、翻土、撒種、澆水,看來都很簡單的工作,做起來卻很累。而且只要三天沒有好好照顧,草就會長得比菜茂盛,內心自然覺得越來越做不下去。

內心常常想著:人太少做不完,草太多拔不完,地太大種不完……不斷地起妄念,有時 甚至想要回家算了,還好知道這是自己的障礙,才沒有一走了之。

果祺法師看到我時,都只會說一句:「沒事情啊?怎麼不去拔草?」迫於他的氣勢,就只好去拔草,但面對雜草叢生的菜園卻常常提不起心力。心想,拔得那麼辛苦,不久草就又長得更長,怎麼拔得完?忽然想到四弘誓願中:「眾生無邊誓願度」,眾生不也和這草一樣滿山 遍野?

更想到我的煩惱也和這草一樣,拔了又生,愈來愈多。那麼我何來的勇氣說要度眾生?何來的誇口說要斷煩惱?連草都拔不好的傢伙竟然敢說要出家?慚愧心油然而生。原來我從來沒正視種菜這工作,以前因輕視別人的勞動而起慢心,卻毫不自覺。用齋時,對菜的好壞多少有不少起心動念,卻沒想過是誰在背後默默爲我手中的飯食辛勞不已?現在光是種菜我都累到不行了,我卻不曾真正感恩一直默默付出的菩薩們。於是我慚愧於自己的心念,懺悔過去的行爲,然後繼續除草。因爲我終於知道果祺法師爲何要叫我去除草了。

如果沒有以上這一段經歷,可能我也不會有勇氣走進僧大。因爲過去習慣逃避,說不定進入僧大也會動不動就想離開。但是在禪堂當義工的八個月中,讓我更認識自己,並開始真正想要作出改變。

後來也才了解,過去自己誦經、打坐、當義工其實都不是在修行,只是在培福。昔日以 爲自己每天有打坐,有念經,就自以爲是修行人,其實是到處攀談、自讚毀他、增長我慢。 我知道自己是要來當義工,不是長工。義工是借境修心,沒人做的事我來做,長工則只爲了 培福而工作,不好做的就不情願做。真正發心來修行,就必須借境修心。

在禪堂當義工期間,遇到好多位大師,有深藏不露的果元法師、自在無礙的果祺法師、不怒而威的果如法師、談笑風生的繼程法師……當然還有慈悲的聖嚴師父。有因緣親近這幾位大師,不知道上輩子燒了多少支好香?(嗯,這是錯誤的因果論,而且本山不提倡燒香。)我非常感謝他們的教導,和隨機的教化,也感謝許多發心的義工菩薩,對我的關心,有他們的鼓勵,我才能走進僧大。無論未來會如何變化,我將永記我的初發心。一摘自《文苑》第2期

