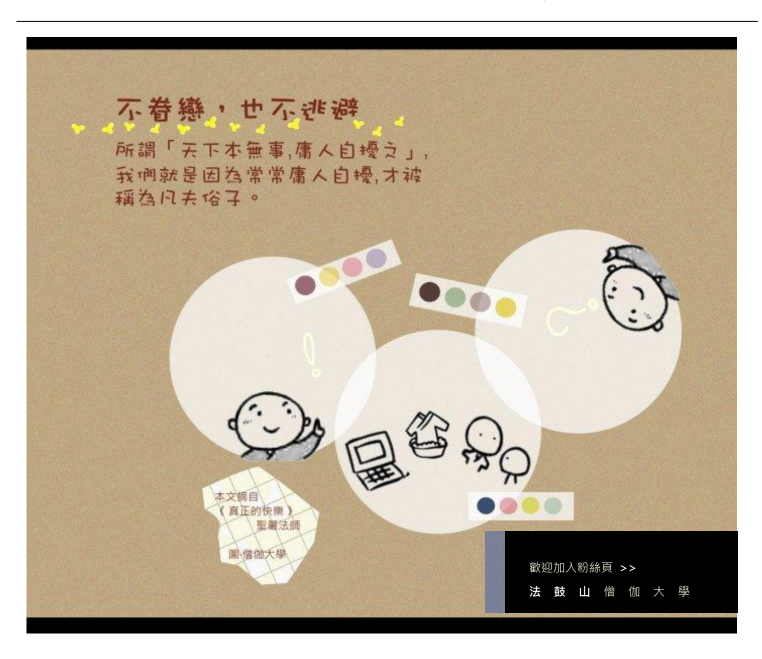
| 發行單位:法鼓山僧伽大學教務處 |網頁:http:// www.ddsu.org |電話:886-2-2498-7171

2015/3/26



本期主題



Theme 不眷戀也不逃避 心靈閱讀書



Spiritual Book Review 東西南北

僧大新鮮人



DDSU Freshmen's Corner 出坡啟示錄 / 化緣

## 不眷戀也不逃避

#### ■ 聖嚴 師父

佛法雖然談到人生有種種苦,但這虽不代表修行佛法的人一定要遠離世間,或消極地逃避現實,才能夠離苦得樂。「苦」這個字,聽起來好像只是一種舌頭所嚐到的味覺。其實佛法所說的「苦」,虽不一定是感官上的苦,主要是指觀念上的苦。真正的苦是「心苦」,一個人的人生觀念如果不清楚、不正確,老是以自我為中心,就會作繭自縛、自找麻煩。所謂「天下本無事,庸人自擾之」,我們就是因為常常庸人自擾,才被稱為凡夫俗子。

佛法所說的「苦」,實際上是人的憂、悲、苦、惱等情緒反應,而情緒反應是從自我的觀念所產生。所以,苦孟不是與生俱來的,也不是一成不變的,只要觀念一改變,痛苦也就不存在,即使表面上看起來好像遭遇了苦難,但只要心中不以為苦,也就不覺得痛苦了。例如我們心甘情願為兒女、配偶、親人而犧牲,或是心甘情願為理想、信仰、心願而奉獻,就不會覺得痛苦,反而會覺得很有意義、很有價值,心裡覺得非常踏實。雖然同樣是辛苦的付出努力,但只要心中沒有任何不喜歡、不願意、不甘心接受的想法,痛苦便不存在。

由此可知,正確的觀念很重要。例如把《心經》所說的「照見五蘊皆空」運用在日常生活中,就能明白我們的生命是因緣和合而成,所有的事物並不是永遠不變的,只是暫時的存在。如果體認到這一點,我們就不會老是痛苦的自我掙扎,想要逃避痛苦,而能夠採取面對、接受問題的態度,並努力加以改善,而不會感覺到憂慮。

因此,一個真正懂得佛法的人就會明瞭,事實上,痛苦是由一己的觀念所造成的。現實世界其實沒有什麼可怕之處,沒有任何事情需要加以逃避,也就不會消極悲觀、逃避現實。從經典以及歷史記載中,我們可以明確地知道,釋迦牟尼佛成佛以後,即使已得到究竟的解脫,遠離世間的痛苦,他仍沒有拋棄這個人間,反而更深入世間,為救苦救難而努力。所以,如果認為現實世界很可怕,而有消極悲觀、逃避現實的觀

念,就不能算是真正的修行。

然而,佛法所說的「入世」,孟不一定等於一般人所認為的「入世」。佛法中有「入世」「他法中有「八世」「一般人所謂的「內世」三種名稱,一般人所謂的「學世」,無非是貪戀世」,問謂此較接近「戀世」,與看種虛幻不實的「內世」,也才是真正的「八世」,也才是真正的「八世」,也才是真正的「出世」。

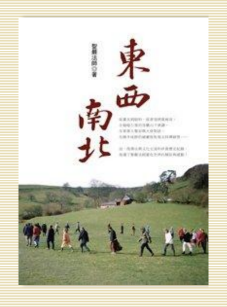
因此,「出世」的觀念並不是要我們逃避現實、遠離人間,而是身在世間,而不受世間種種現象所困擾,這才是「出世」真正的意義。我們唯有做到入世而不戀世,既不眷戀世間,也不逃避現實,才能真正的離苦得樂。





#### 東西南北

作者:聖嚴法師 出版社:法鼓文化



# 第三度到香港弘法

在紐約住到七月八日,又回了臺北,並且於九月中旬,第三度到 香港弘法。

我跟香港的因緣開始得並不很早。從一九八八年開始,接受香港佛教青年協會的邀請和安排,於一九八八年七月十三、十四、十五日三個晚上,假香港北角的大會堂,做了三個晚上的公開演講。聽眾的人數一天多於一天,第一晚四百多人,第三晚七百多人,第三晚一千多人。因此,當地人士對於我演講的號召力,有了信心,所以希望我每年都能去為香港地區的四眾結一次法緣。因為我相當忙,沒有答應。隔了一年,由於該會的黃麗容居士和丁珮居士,再三地勸請,所以又在一九九〇年十月的十七、十八、十九日三個晚上,假新界的「沙田大會堂」做了三場演講。每場聽眾一千至一千二百人。到了今(一九九一)年九月的十三、十四、十五日三個晚上,改借九龍尖沙咀文化中心,演講《心經》,每晚聽眾都超過兩千人。可以說我去香港弘法,一次比一次更受到當地人士的歡迎。

記得在一九五〇到一九六〇年代之間·臺灣的佛教文化及其各項的弘化活動·都還沒有形成風氣·尤其是臺灣的經濟條件和物質生活· 比起香港·落後很多。我們在臺灣·看到從香港來訪問的法師、居士· 都以一種仰慕的心情和他們接觸·因為當時的香港佛教界已經在辦小 學、中學、醫院、墳場等·各項文教和慈善事業。

一九六〇年代,如果我不是在山中閉關,幾乎也被香港的某一個道場,請去擔任佛學院的教務工作。從這一些角度去看當時香港的佛教,比起臺灣的情況,可以稱為生氣蓬勃,一片興隆的景象。尤其是香港的離島——大嶼山的佛教道風,在一九四九年之後,那是唯一保持著叢林規制和茅蓬修行的地方。當時臺灣有一位佛教徒的立法委員楊管北居士,不止一次地告訴臺灣的長老法師們,應該向大嶼山的道風看齊,並且主張臺灣也應該建立一個十方叢林的道場,那意思好像是要把中國傳統的佛教在臺灣復興。

事實上,時間一過已經三十年,大嶼山的道風依然如故,僧才的培養以及對香港佛教弘化事業的推動,並沒有如預期地那樣快速和有力。因為,從大陸去香港的長老及大德法師們,多已經凋零而走進了歷史,年輕的一代,還沒有能夠接替他們的地位。

相對的,在臺灣方面,倒是成長了幾個相當有影響力的團體和個人。特別是近十多年來,佛教界能夠配合著時代的步伐和社會的需要,除了通俗的演講,並且盡量運用各項傳播媒體,例如錄音帶、錄影帶、電視、電臺、報紙、雜誌等,全面推廣佛教的信仰和佛化生活的觀念。因此,像我這樣的人,在臺灣漸漸受到重視,連在香港也表示歡迎。那不是因為我的學問好,道德高,也不是因為我的辯才過人,而是因為我寫了幾冊深入淺出的書,以價售及贈送的方式流通海內外,普遍受到廣大讀者的喜愛。那也不是我的文章好,而是現代人,真的那麼地需要用清涼的佛法,來滋潤他們每一個人的心田。因此就讓像我這樣的人,一天比一天地忙上加忙了。



禪淨雙修

■聖嚴師父

有人認為禪修與念佛是不同的法門,這絕對是錯誤

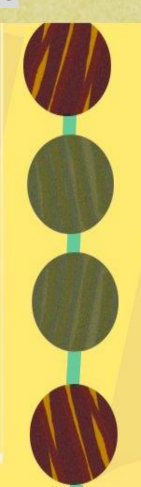
的觀念。佛法是整體的,不要把它切割成禪和淨土,即使主張「禪淨雙修」 ,那也好像是把地瓜、米飯和在一起吃,結果地瓜是地瓜、米飯是米飯,還 是不同。其實兩者都是食物,都能填飽肚子,就如同佛法只有一味——解脫 味,沒有必要再分什麼淨土和禪。

佛法是一味的,就是解脫味,修任何法門都能得解脫。我曾以「百川歸海」來比喻,河流不論是往西或往東流,最終都會流到大海。就像台灣,它 是海中島嶼,不管是向東、西、南、北哪一個方向流,最後都歸於大海。

譬如《華嚴經》有二十一個念佛三昧門,《楞嚴經》有二十五圓通,《圓覺經》有十二圓覺,門門都是通向解脫;《法華經》「會三乘歸一乘」,三乘就是二乘聲聞、緣覺,即一般說的小乘,再加上大乘的菩薩,即不管大乘或小乘終究會歸於一佛乘。所以不能說有幾個法門就建立幾個宗派,說這是什麼宗、那是什麼宗。

念佛法門是所有法門之中的一種,而又涵蓋著一切法門;菩提達摩的禪宗其實就是念佛法門裡的無相(或稱實相)念佛,譬如禪宗經典中的《六祖壇經》,就曾引用《觀無量壽經》、《法華經》,以及《文殊師利所說摩訶般若波羅蜜經》的一行三昧,可見得它們並非背道而馳的。

本文摘自--《聖嚴法師教淨土法門》



# 出坡啟示錄





藉由出坡中所遇到的境而有不同的體會, 體會到心靈淨化的重要,以及事情來了就做, 做完就放下。

明·靜·放

出家生活中,出坡是一件重要的修行法門,總 能在出坡過程,藉由不同的事而有不同的體會,例 如在拖地時,看到心靈淨化的重要。

有一次出坡的工作負責拖地·在使用 T 拖布拖地時·發現當布是乾淨的·地板很容易拖乾淨·一旦布沾滿塵埃·又繼續拖地時·容易讓附著在布上面的塵埃掉落·把乾淨的地板給弄髒·忽然之間領悟到:「當內心清淨時·同樣能幫助在五濁的眾生淨化·當自己不夠清淨·充滿貪、瞋、癡、慢、疑等毒·這毒將在與他人互動之中不知不覺地放射出去·給對方製造另一層污染。」因此出坡過程中提醒自己用功淨化自心·才更有力量幫助眾生。

憶起一天·因場地空間有限·A法師交待方墊歸位時要「打橫的」,讓進來的人不會有壓迫感,此事一直謹記在心並依教奉行;隔沒多久,又聽到A法師對方墊歸位卻是堅持要「打直的」,當時內心產生很大的衝突。事後看到自己的執著,固著於過去的想法,雖然同樣一個人交辦同一件事,但時空因緣已經變了·A法師視當時的因緣做調整,而自己卻執著於過去的做法,內心才會起衝突,當下忽然明白得時時因應無常,隨時做調整。

#### 事情來了就做,做完就放下

當香燈時,印象最深刻的莫過於做香粉堆。話說我們的香粉堆,在不同的時間改成不同的形狀,而自己就在改來改去之中起煩惱了,待心情沉澱下來,回頭再看這件事,看到事情發生的背後有諸多促成的因緣,明白這些來龍去脈的因緣後,發現自己的接受度變寬了,煩惱就在接受、諒解之中化去。

我很開心地在課堂與同學們分享自己轉煩 惱為菩提的過程·換得老師分享他親近大德法師 的一段深具啟發的故事:老師年輕時,有機會親 近一位德高望重的大德法師。有一天法師走進門 來,請老師將這張桌子搬到那裡,又過一會兒, 再請老師把桌子搬過去那邊,再一下下又說這桌 子搬到這邊放。這張桌子在沒有任何理由之下被 搬過來搬過去,忽然之間,自己恍然大悟,明白 大德沒由來之舉,是為了去掉眾生分別且執著的 心,磨鍊我們在遇到境界時,不動任何念頭,當 不動念就不會起煩惱!如同經文:「不起心不動 念,諸法無過咎」,聽完老師分享的故事之後深 感汗顏,深深體會到:「事情來了就做,做完就 放下,不需要有太多的想法,就能自在地活在當 下。」



本圖文摘自--《 法鼓文苑第六期 P.62 》

## 化 緣

同學,是最寶貴的同行善知識; 好好珍惜,這難能可貴的緣分。

演廣

經歷 種種的考驗與內心的關卡,好不容易進入 了僧大,我期許自己要像一塊海綿一樣,努力修 學佛法。

一次期末禪七中,繼程法師開示:「你們真的相信因果嗎?」彷若對我當頭棒喝,在心中起了很大的震撼。

「因果」是修學佛法最基本的觀念,我當然相信啊!不然怎麼會來出家?但在生活中真正 觀照自己,是否「相信因果」,就產生了問號。

沒有學僧,學校就只是一個殼,同學的重要性,就等同於校內的師長及學校的軟硬體設施。能夠一起進來僧大,都是認同聖嚴師父的理念,並且踏在同一艘船上,往著相同目標前進的菩薩同學伴侶。理論雖如此,但生活中的感受卻大不相同。

在平常生活的種種互動中,同學間的摩擦增加了,心中對同學的不悅不斷發酵,有時甚至只 是清喉嚨的聲音,都會把他當成是在宣戰。

怎麼會這樣呢?一次次的反省與觀察內心 ,發現原來「因果」二字是佛陀的、是師父的, 從來就不是自己的。對自己而言,「因果」不過 是書本、課程中的概念罷了!不但與自己的生命 毫不相干,也如同聖嚴師父說的「法不入心」, 就好像想吃瓜,卻種了一大堆荊棘;想學佛,卻 不斷在造惡業。

世界上有好幾十億人口,能夠在自己生命中 出現的人並不多,又能夠一起來念僧大,不是萬 中選一可以形容的,彼此過去一定有深厚的因緣 ,才會一起來到這裡。 長時間的相處與共事,難免有一些不愉快,也 許就是過去我對同學不好,才有現前讓自己不 如意的狀況發生,現在正好有機會讓我懺悔, 練習「四它」,即使看起來像是惡緣,也要從心 態上練習接受,從事相上練習將其轉化為逆增 上緣,進而種下日後的善緣種子。

聖嚴師父在遺囑中說:「諸賢各自珍惜,我們有這番同學菩薩道的善根福德因緣,我們曾在無量諸佛座下同結善緣,並將仍在無量諸佛會中同修無上菩提,同在正法門中互為眷屬。」身為師父的弟子,應謹遵囑咐,好好珍惜並長養這份難得的善根福德因緣。



本文摘自--《 法鼓文苑第六期 P.156 》

聖嚴法師開示 (₩





保持平静的心

我的身體一向不是很好,每天的工作時間很長,處理的事情很多,但我仍然能夠爬山、坐長程的飛機。

我之所以能這樣,是因為我經常保持平静的心,不受外在的情况干擾;雖然不受干擾,但我對外在的情况卻非常清楚,是罵、是讚、是褒、是貶,我皆瞭如指掌。

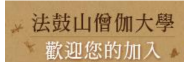
或許很多人以為出家人一派清閒,沒什麼遊境,其實以我來說,平常衝擊我的問題相當多,但我因為能保持心理的平和,所以體力消耗自然不多;只不過經常保持心平氣和說起來容易,做起來是很難的。

--本文摘自《 忙得快樂累得歡喜 》

【 2015/3 】
日 一 二 三 四 五 六
1 2 3 4 5 6 7
8 9 10 11 12 13 14
15 16 17 18 19 20 21
22 23 24 25 26 27 28
29 30 31 1 2 3 4

■ Events 活動訊息 >> 4/1 招生**線上報名** 

(訊息請見官方網站)





■ 下期預告 >>

Theme



Spiritual Book Review



DDSU Freshmen's Corner



Dharma Talk by Master Shengyen

