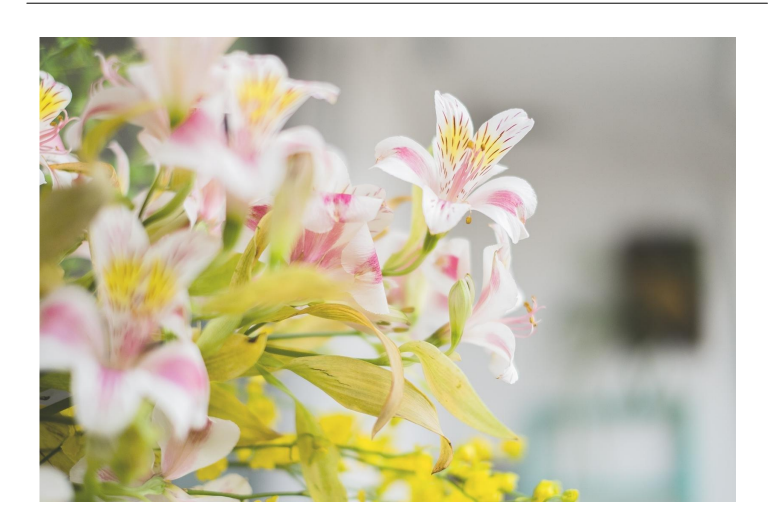
## 僧 芽 2017年第8期

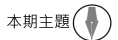
|發行單位:法鼓山僧伽大學教務處 |網頁:http://www.ddsu.org |電話:(02) 2498-7171#2351

2017/5/4



隨時隨地心存感激,以財力、體力、智慧、心力來做一切的奉獻。54/108 自在語|聖嚴法師 Help others with the strength of your mind and body, with your wealth and wisdom - always and everywhere with a thankful mind.

54/108 adages of wisdom | Master Sheng Sheng Yen (林文山寫真)



Theme 走自己的路,不必比較

### 心靈閱讀書



Spiritual Book Review 明日佛教

### 僧大新鮮人



DDSU Freshmen's Corner 四川實習心得

# 走自己的路,不必比較

### 聖嚴 師父

如果我們做任何事,都要和別人較量的話,會是很痛苦的事。不管比高比低、比勝比敗,一旦比較,一定會陷入痛苦中。



記得有一年,奧林匹克運動大會的游泳比賽,有好幾個國家的選手競逐,結果日本選手得到第一名,第二、三名分別是俄羅斯、美國的選手,事後,記者們採訪得到冠軍的日本選手,問他:「你隔壁的水道,一邊是俄羅斯人,他們都曾經對達國人,一邊是俄羅斯人,他們都曾經對達大來記者又問:「你知不知道其他選手緊追在後,你一度還被俄羅斯勁敵超越?」結

果他還是說「不知道」,他說:「我只管游我自己的,不管是誰在和我比賽,我只是一心一意奮力地往前游去。」

可見,當一個人正在努力時,只要把自己分內的事做好,不需要和別人比較。如果存心和人較量,你可能會想模仿別人的做法,但是只要一模仿,就一定會落後,因為別人已經先完成了,你隨後跟著做,頂多排行第二名,不可能是第一名。第一名的路一定是自己努力走出來的,無論走得好不好,這條自己走出來的路,一定是屬於自己的。



就好。

在人生的路途上,不管自己的步調如何,只要是自己走出來的路,這條路就是屬於自己的。 例如,「心靈環保」這個名詞,雖然是我最先提出來的,可是別人也在做,甚至做得更好, 不過我不會和他們比較,而且歡迎他們和我一起來推廣這個理念。



較量,能激發見賢思齊的心。

所以別人的路我可以走,而我的路也可以讓別人來走。重點是不要互相比較,因為和別人較勁是件痛苦的事,盡力而為,絕對是最可靠的行事態度。

不過,較量心也不完全是負面的,例如,凡夫看到佛已經成了佛,或是某些人在修行方面成就很大,既慈悲又有智慧,相較之下,自己卻沒有這些成就,於是生起效尤之心,發願努力 精進。所以在修行的道路上,正面的

《金剛經》中談到,以恆河之沙這麼多數量的三千大千世界的七寶來布施,其福德還比不上為他人說四句含有佛法深意的偈子,這種在功德上互相較量,便是「好還要更好」、「精益求精」的意義。另外,佛法也有「四正勤」這個名詞——已修的善要增長,未修的善要修學;已造的惡不要再造,尚未造的惡不可以造,也指出了較量心在修行上正面、積極的意義。

所以,每當我聽說某某話師比我更強, 或是某某學者學問比我更好,我不敢有 妒嫉、打倒或是要強過他們的念頭, 好會感到慚愧,知道自己必須更加努 力。就像我為法鼓山的弟子們所寫的〈四 眾佛子共勉語〉中有兩句:「盡心盡好 一,不爭你我多少。」意思是只要努力 去做,不要和別人比較,否則不但會 害別人,也會延遲自己的成長。



### 誰把月亮摘下來——中秋夜談感應

諸位看到天上的月亮了沒有?誰把月亮摘下來呢?

我在日本看到一個故事,說有一個小和尚參禪,日也參,夜也參,師父問他:「你在參什麼?」他說:「我不知道,師父要我參,我就參。」師父說:「天上有星星你看到沒有,你現在把星星一個個摘下來給我。」他抬頭看星星,覺得很近,伸手去抓,卻抓不到。便爬上屋頂,拿了根曬衣竿,想把星星頂下來。頂到第二天清晨,師父問他:「星星頂下來了沒有?」他說:「頂著了。」師父問:「有多少呢?」他回答:「已經一籮筐。」師父又問:「籮筐在那裡呢?」他回答:「師父啊!你一來,星星們都一個個地從籮筐底下溜上天去了。現在,該由師父你來頂,我要睡覺去了。」

諸位想想,現在該由誰來摘月亮呢?今晚中秋夜,我們大家共聚賞月。 昨天有人問我:「師父,明天要不要拜月宮呢?」我說:「月亮裡並沒 有宮殿,我們拜什麼呢?」可能諸位聽說過僵屍拜月、玉兔拜月、狐狸 拜月的傳說吧!月亮光非常的柔和,使人看了就產生一種明亮、清涼、 舒適、開朗的感覺。所以日精月華之說有其深義,賞月、拜月也確實有 它的道理。過去修道人,也有在夜裡觀月亮的,當我們用心注視著月亮, 月亮便有光反射給我們,使我們心境安寧,這就是人和月亮之間發生感 應了。

除了月亮,世間上的任何東西,都有直射和反射的本能,也就是互相間都有感應的作用。靈性低的,感應力較差;靈性高的,感應力較強、較遠而較廣。這「靈」字,就是敏感的意思。諸位知道,磁器是不導電的,而銅最容易導電。所以磁器對於電來說,靈敏度差;銅對於電來說,靈敏度就高了。而人的靈敏度也有高有低,這又該如何解釋呢?

在人的腦波或心電波中,有它一定的週率,如果意識容易集中,心境能夠統一,他可以輕易而準確地調整頻率,以接受或放送不同的週波, 我們稱他靈敏度高。如果煩惱心和散亂心重的人,不僅自己無法調整頻率,對外來波接收的能力也相當地遲鈍,這種人便是靈敏度低了。

我曾做這樣的試驗,而且相當的靈,只要我心中想著某人,多想幾次,這個人要不很快來看我,要不就會夢到我。或者我突然會想到某人陌生的臉孔,數日之後這人會來,我說:「我們好像在那見過面。」那個人想想說:「沒有啊!我們根本沒見過。」我說:「我見過你。」

有的人能預感不幸的事情將發生,卻不知時間;有人知道會發生事情,但不知會發生什麼樣的事;也有的人雖然很聰明,知識水準也很高,一生當中卻不曾有過這樣的經驗,多半是因為身上濁氣太重,心中煩惱太多,這種人看起來很聰明靈活,但他們的靈敏度反而差了。



明日的佛教

【電子書】

作者:聖嚴法師

法鼓全集電子版

但靈敏度高,也可能是神經過敏或神經質。有一位居士到寺裡來,我叫他下次再來。他說:「師父,你們這裡有鬼!」我說:「你答對了,我們每天都在說法度眾,每天都要施食給冥界的眾生,有鬼是正常的,但你怎麼看到呢?」他說:「我看不到,但感受得到,我一到這裡就汗毛直豎!」我說:「你神經過敏,你是不是到處都有這種感覺呢?」他說:「凡是樹蔭多的地方都會有。」像他這種情形,可能就是神經過敏,也有可能是神經靈敏。

感應通常又可分為兩類,一種是經過修行而產生的靈敏度,這是陽性的;一種不是修行,而 是過去世的因緣感召而來或鬼神附體加給他的力量,這是陰性的。陽性的感應不受外力干擾,能 自由主宰自己,陰性的感應自己無法作主。

有一次,一個自認有靈力的人要求一位修行者試試他,修行者說:「如何試法?」他說:「你的手只要抓住任何東西,我就可知道是什麼?」修行者想了一會兒,他說:「你手中是十塊錢。」修行者一放手,卻不見錢,他說:「明明是十塊錢,怎麼會沒有呢?」修行者說:「你再試一次。」他一看又說:「你手中有十塊錢。」修行者問他:「這十塊錢是摺起來,還是平放的?」他仔細看看說:「奇怪了!怎麼會一下子摺起,一下子又放平了,錢自己會動啊!」其實修行者身上沒有鈔票,只是想著手上有錢,結果,他竟然也看到錢。像這種因鬼神力量而產生異能的人,他本身沒有自己,只是像野臺戲的木偶,藉著後面牽線指揮的人而動。

我們開始講月亮,現在再要回到月亮。外道的修行法,說是採日精、月華,其實這也是訓練 我們注意力集中。當你的眼睛看月亮或拜月亮,由於你的心地光明,心裡就有一種清涼的感應作 用。漸漸地看,漸漸地拜,自然而然你的心會集中統一,心越統一越清朗、清明,你的感應力越 強。

感應力又叫反射力,我們的心如果是善良、溫和、清淨、明朗,這種人反射力強,就像陰曆十五 日的月亮。如果心裡問題很多,貪瞋癡煩惱很重,這種人反射力就差,就像初一、二、三的月亮。 當我在指導人修行時,某些善根深厚或修行較久的人,我花很少的心力,他卻很快得到力量。善

根差,業障深重的人,我花了很多心血,他 走出禪堂後卻說:「算我倒楣,挨罵又挨打, 白白吃了一星期的冤枉苦,什麼也沒有得 到。」這是因為感應力不同,我的心光雖然 射到他身上,他不但不反射,反而拼命吸 光,結果起不了作用。

感應力若強到隨時想用就拿得出來,就叫作神通,普通人雖有感應,還稱不上神通。如果我們的心地隨時都像八月十五的月亮,那麼光明磊落,坦坦蕩蕩,毫無遮蓋,那時的感應力便可無遠弗屆了。心地光明,必須沒有煩惱才做得到,我們今天賞月,效法月亮,還需要從去除心地的煩惱開始。不過,學佛的人,目的不在神通感應,老實腳踏實地修行,才是最可靠的。(一九八四年十一月十五日《人生》一五期)



(林文山寫真)

你們來出家,一定要先學習常住的道風,所謂道風,是大家一起養成的風格,我們的校訓——悲、智、和、敬,就是我們的道風。其中「和敬」是最基本的,如何做到和敬呢?舉個例子來說,如果我們和他人的意見不同時,這時可以將意見委婉表達出來,而不要與人正面起衝突;如果對方堅持他的意見也沒關係,他不跟你和、你跟他和,他堅持他的想法,你就順他一次,他也無法老是要別人順從他。

有的人很強勢,總是認為自己講的是對的、其他人都不對,在團體裡,這種極端強勢的人,最後通常會變成一個獨裁者,不准別人有意見。如果你是這種人,那麼大家都會怕你,對你敬而遠之,心想:「我們都不對,那你就一個人去『對』吧!」如此就不能和敬了。

因此,即使自己的意見是正確的,但大家卻不能接受的時候,應該暫時放棄自己的想法,順從大家。如果你就是認為自己的意見很高明,可是這些人卻都聽不懂,為了要幫助他們,自己要先適應他們;你雖然聰明、能幹、智慧高,但是你所處的團體是不一樣的層次,在這種情形下,你要先融入他們的層次,才能對他



們有所幫助。

譬如我跟一群小朋友 在一起,當他們吱吱喳

## 以和敬適應大眾

喳地給我許多意見,我要駁斥、反對他們的意見嗎?他們問我:「師公!我講的對不對?」我說:「對!對!當然對。」小朋友聽了好高興,便願意跟我在一起,跟我做朋友,他們認為師公很好、很隨和,以後我說的話,他們就會聽了。如果你就是覺得他們幼稚、不成熟,不贊同他們的意見,他們便會覺得這個老和尚很古怪,不敢和我相處了。所以,與人相處或者共事,要以和樂、和敬為基礎。

你們之中,聰明、能幹的人很多,但不管多聰明、多能幹,都應該明瞭在團體中生活,是自己要適應大眾,而不是要大眾來適應你,在適應大眾之後,你自然而然地可以把大眾帶起來。如「四攝法」裡的「同事攝」,「同事」就是指我先跟大眾「同」,使得大眾也能同意我。

就以千手千眼觀世音菩薩來說,他之所以能夠同時適應、應對無量無數恆河沙世間眾生的祈求,像有無量手、無量眼,能無處不現身一般,就在於他能適應眾生。所以,我們要學觀世音菩薩,度眾生時要適應眾生,在團體裡要適應每一個人,你能適應每一個人,你就是團體裡的領袖。

當然這裡所說的「領袖」,不是當方丈的意思。領袖,有意見的領袖、有職務的領袖、有德行的領袖。德行的領袖是以德服人,這類人不見得有什麼大名聲,就是默默地在道場住上幾十年,但在這幾十年中,他的一言一行都能影響人。

也就是說,有些人雖然默默無聞,但對團體卻能產生潛移默化的影響力。所以,並不一定要方丈和尚才能度化人,方丈和尚只是一個代表,我們團體中的每一個人都能度化人,在言行舉止上、在道業道心上,去感動人、影響人,就是在起教化作用。

因此,我們在日常生活中就可以發揮觀世音菩薩的精神,學習去適應每一個人,才能在團體裡產生感化力、影響力。至於是不是擔任什麼重要的執事、是不是有名望,都不是問題。有些人適合做行政工作,有的人沒有領什麼重要的行政工作,但是卻可以在團體裡默默地奉獻,做一些凝聚或融合的工作。



(四川秀水第一小學二年級 熊金麗小菩薩 繪畫)



# 四川實習心得

演廣

在與人互動的過程中,練習放下給予者 的心態,學習當一個傾聽者,盡量去感 受對方的需要,自然而然就能做出適宜 的回應。

剛結束生命自覺營,隔天就搭機前往四川。由於 是第一次到大陸,所以對一切的人、事、物都覺 得很新鮮。

驅車從成都機場前往位於秀水的安心站,也是從繁華的都市走進鄉村。在路上,有種種令我不習慣的狀況發生,第一個是此起彼落的喇叭聲,彷彿大家都在喊著「讓開」,接著是在市場中,已經狹窄的馬路上,卻很容易見到任意暫停的車輛,影響後方車流,而沿路商家為了吸引顧客,占用馬路空間來陳列商品,好像也是大家習以為常的事。種種畫面,讓我感受到住在這邊的人們,少了一份對彼此共同生活空間的尊重與愛護,這時我就起了一個疑情:在這樣的環境中,有辦法推廣佛法嗎?答案當然是肯定的,這裡很需要佛法。

### 感恩互動的因緣

傍晚時,我們抵達了安心站,寒假的營隊已經開始,學員們正在包水餃,跟以往參加過的水餃會相同,總是有一些非常有創意的水餃,三角的、四角的、圓的都有。。營隊的學員,主要是獎助學金幫助的對象,趁寒假期間,邀請他們回來參加活動。

自己曾發願,要像師父一樣「把知道的佛法分享給人」,所以在為期三天的營隊中,也希望能與學員及義工分享佛法的觀念與方法。不過在多次的互動中,不只感受到生活環境、文化上的差異,還發現核心價值觀的根本不同,意說中,感覺彼此彷彿是在不同的頻道上,無法建立良好的互動,讓我有些許挫折感。

營隊結束後,有機會與一位義工互動,讓我有 了些體會,也對唯物主義有了一點點認識。這 位志願者非常認同馬克思主義哲學,他認為每 件事情都有其運作的原則,只要能找到那個原 則,就能藉由操作原則讓事情發展順利,進而 讓生活過得更好。對話的過程中,我發現他把 人的精神物質化了,他相信只要努力的改善生 活,人就可以得到快樂,然而現實狀況並非如 此。

可以感受到,他的所學無法解決內心的疑問, 因而處在一種不安的狀態中,我想和他分享一 些佛法觀念,但他跳脫不出唯物主義的思惟, 無法了解精神的層次。與他互動讓我覺得很慚 愧,也很感恩。慚愧的是,自己的善巧方便不 足,沒能讓他感到心安平安;感恩的是,他讓 我對大陸人的想法有一些了解。

以關懷代替分享

文摘自《 法鼓文苑第八期 P.87 》

### 聖嚴法師開示



### 用佛法補福報

我從小就是沒有福報的人,一生皆在逆境中度過。

由於福報不夠多,以致於缺少寬宏大量的心,偶爾也會對人慳吝或與人計較。所謂寬宏大量,就是一方面要把自己所擁有的與他人分享,另一方面也要原諒他人的過失。

我的智慧不夠,修證不夠,禪定不深,學識不足,涵養不夠。正因為我知道自己的缺點很多,所以我經常生起慚愧心。

通常我不敢站在上首,走在人前,不敢浪費財物,不敢和人比高低、論長短。雖然我仍有嫉妒心及不平衡的心,但每當我發現自己的愚痴時,會立刻用佛法的智慧,回到謙遜的原點。

--文摘自《人生、福氣啦!》

#### 4 2017/5 ▶

日 一 二 三 四 五 六
30 1 2 3 4 5 6
7 8 9 10 11 12 13
14 15 16 17 18 19 20
21 22 23 24 25 26 27
28 29 30 31 1 2 3

#### Events

近期活動訊息 >> 4/1-5/15 招生線上報 名表填寫 5/15 招生考試報名 截止至 5/30 招生考試筆試 5/31 招生考試面試

詳細訊息請見官方網站